



Nombre: Alef Significado: Búfalo. Valor: 1 – 1000 – miríadas.

La 3 Alef es la primera letra del Alefato Hebreo, y tiene un valor masculino (en hebreo los números son masculinos y femeninos); por tanto, la Alef es letra masculino.

Con Alef cuyo valor es 1 y que representa la unidad se escribe  $0 \mid \partial_i$  "ekjad = unidad" de Dev.6.4:

"Escucha-obedece Israel IAUE nuestro Elohim IAUE es uno"

Y con las mismas letras se escribe en hebreo el numeral uno...

Pero también, con Alef se escribe hbhþ "ahavah = amor" y ambas palabras ekjad y ahavah suman:

$$13 \leftarrow 0 = 4 + j = 8 + 3 = 1$$
  
 $13 \leftarrow h = 5 + b = 2 + h = 5 + 3 = 1$ 

Así que podemos también concluir que  $0 \mid a = hbhb$ .

La unidad es igual al amor.

El ahavah nos lleva a la unidad, y la unidad nos lleva al ahavah.

También que sin ahavah no hay unidad, o que sin unidad no hay ahavah.

Y si sumamos los dos d $|a_1 + hbha| \rightarrow 26$  tenemos  $\rightarrow$  El mismo valor del Nombre revelado  $|a_1 + hbha| = 26$ 

$$26 \leftarrow h = 5 + w = 6 + h = 5 + y = 10$$

Indicándonos que en la Alef están comprendidos los misterios del Nombre Sagrado y revelado del HaQadosh Barukj Hu y la Unidad de IAUE Elohim que está en el ahavah.

De la misma manera podemos inferir que IAUE es dos veces ekjad:

Uno consigo mismo Uno con Su Pueblo  $13 \leftarrow 0 = 4 + j = 8 + 2 = 1$   $13 \leftarrow 0 = 4 + j = 8 + 2 = 1$ 

$$26 \leftarrow h = 5 + W = 6 + h = 5 + y = 10$$

Y por otro lado, podemos encontrar el misterio del ahavah:

Amarás a IAUE.....

Amarás a tu prójimo.....  $13 \leftarrow h = 5 + b = 2 + h = 5 + a = 1$   $13 \leftarrow h = 5 + b = 2 + h = 5 + a = 1$   $26 \leftarrow h = 5 + b = 6 + h = 5 + y = 10$ 

Rv. Zamir Haddad Cohen Alef

Cuando hablamos de dj a, hwhl. "IAUE Ekjad", estamos hablando de µyhil al hwhl. "IAUE Elohim"; es decir, del Verbo...Ambas revelaciones se encuentran en el verso 4 de Dev.6.

Si:

Y

Entonces



Nuestro Elohim es Ekjad. Y por consiguiente Elohim es Ahavah...Nuestro Elohim es Ekjad porque es una y la misma Esencia.

Por tanto, la Alef nos muestra a IAUE Elohim como un único Elohim.

Mientras que, las otras naciones tienen muchos elohim que son muchos dioses → politeísmo → idolatría.

# 

Y si la Alef representa a IAUE Elohim, esto significa que como Elohim es el Omnipotente, la Alef nos habla de todos los atributos de la omnipotencia, omnisciencia, omnipresencia del Creador.

lokj.1.1 En el principio era el Verbo, y el Verbo estaba frente a Elohim, y Elohim era el Verbo. Este estaba en el principio frente a Elohim. Todas las cosas a través de él fueron hechas, y sin él nada de lo que ha sido hecho, fue hecho. En él estaba la vida, y la vida era la luz de los hombres. Y la luz en las tinieblas resplandece, y las tinieblas no prevalecieron contra ella.... 44 aquel Verbo fue hecho carne, y fijó mishkan entre nosotros (y vimos su kevod (Shemot 33-34), kevod como del unigénito del Padre), lleno de kjen y de emet.

# Este Verbo que es la Or es:

Mish.6.23 Porque ner (lámpara – Mish.20.27) es el Mitzwah (mandato – Mish.20.27), y la Toráh ("Ley") es Or, Y camino de vidas las reprensiones de corrección.

El Verbo entonces es Toráh ("Ley").

Así que por el misterio de la Alef llegamos a concluir que La Toráh ("Ley") es Ekjad y Ahavah.

# El Verbo es ta "Alef Taw", donde que la Alef es la primera letra:

Rev.1.8 אנא אלף ותו אמר מריא אלהא הו דאיתוהי ואיתוהי הוא ואתא הו דאחיד כל Rev.1.17 וכד חזיתה נפלת על רגלוהי איך מיתא וסם עלי אידה דימינא למאמר לא תדחל דאנא איתי קדמיא ואחריא Rev.2.7 ולמלאכא דעדתא דימורנא כתוב הכנא אמר קדמיא ואחריא הו דהוא מיתא וחיא Rev.2.8 אנא אלף ואנא תו קדמיא ואחריא ושורמא ושורמא

Rev.1. 8Yo soy el Alef (macho) y la Taw (hembra), principio y fin, dice Elohim, el que es y que era y que ha de venir, el Todopoderoso... <sup>17</sup>Cuando le vi, caí como muerto a sus pies. Y él puso su diestra sobre mí, diciéndome: No temas; <u>yo soy el anterior y el posterior</u>;... <sup>2.8</sup>Y escribe al malak de la kehilah en Esmirna: <u>El anterior y el posterior</u>, el que estuvo muerto y vivió, dice esto:... <sup>22.13</sup>Yo soy el Alef y Yo soy la Taw, <u>el anterior y el posterior</u>, <u>el principio y el final</u> (de un ciclo).

lesh.44.6 Así dice IAUE Melej Israel, y su Redentor, IAUE Tzevaot: Yo soy el primero, y Yo soy el postrero, y fuera de mí no hay Elohim.

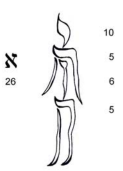
<sup>lesh.48.12</sup>Oyeme-obedece, Iaakov, e Israel, a mi llamado: <u>Yo Él, yo el primero, y también Yo el postrero</u>. <sup>13</sup>También mi mano fundó la Eretz, y mi diestra desplegó los Shamayim; al llamarlos yo, comparecen juntamente.

La Alef es la antigüedad, así como también el inicio de todo...

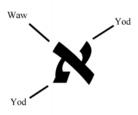
Rv. Zamir Haddad Cohen Alef

# En la Alef está el prototipo de la creación de IAUE:

<sup>Col.1.15</sup>Él es la imagen del Elohim invisible, el **prototipo** (S<sub>e</sub>kjatYah – Piedra angular – Fundamento de IAUE) de toda creación. <sup>16</sup>Porque en Él fueron creadas todas las cosas, las que hay en los Shamayim y las que hay en la aretz, visibles e invisibles; sean tronos, sean dominios, sean principados, sean potestades; todo fue creado por medio de Él y para Él. <sup>17</sup>Y **Él es antes de todas las cosas**, y todas las cosas en Él subsisten..



La Alef está formada por dos y Iod, una en la parte superior derecha, y la otra en la inferior izquierda, unidas por una www en diagonal. Esto representa las aguas superiores e inferiores con la Raqia entre ellos.



El kjasidismo enseña que el agua superior es agua de simkjah, la experiencia de estar cercano a IAUE, mientras que el agua inferior es agua de amargura, la experiencia de estar lejano de IAUE.

En la ideología Hebrea, las aguas superiores están asociadas con el sentimiento de unidad con la "exaltación de IAUE"; mientras que las aguas inferiores con el sentimiento de separación, la frustración de experimentar la inherente "soledad del hombre". El avodah Supremo, como enseña el kjasidismo, enfatiza que de hecho, la conciencia primaria de ambas aguas es el sentido de Esencia Suprema, cada una según su perspectiva: según las aguas superiores, cuanto mayor es la "exaltación de IAUE", más grande es la unidad de todo en Su Ser Absoluto; según la perspectiva de la segunda, a mayor "exaltación de IAUE", mayor es el abismo existencial que separa la realidad de IAUE y la del individuo, y de aquí la inherente "soledad del hombre".

# Hemos dicho que IAUE Elohim es Ekjad. Así también el día uno de la creación:

<sup>Be.1.3</sup>Vayomer Elohim: Sea la luz; y fue la luz. <sup>4</sup>Vayomer Elohim Alef Taw la luz que era buena; y separó Elohim entre la luz y entre las tinieblas. <sup>5</sup>Y llamó Elohim a la luz Día, y a las tinieblas llamó Noche. Y fue la tarde y la mañana día ekjad.

La Alef encierra el misterio de la separación de la Luz de las tinieblas...

# Los Diez Mandatos, la revelación Suprema al pueblo Hebreo en el Sinaí comienza con la letra Alef:

Dev.13.5 Anokji IAUE tu Elohim que te sacó de la tierra de Mitzrayim, de la casa de esclavitud.

El Midrash afirma que la "Suprema Realidad" se apartó de la "realidad inferior", porque IAUE decretó que ni la Realidad Superior va a descender, ni la inferior va a ascender. Al entregar la Toráh, IAUE anuló Su decreto, Él Mismo fue el primero en descender, como está escrito:

Sh.19.20 Y IAUE bajó sobre el Monte Sinaí.

Rv. Zamir Haddad Cohen Alef

Por otro lado, la realidad inferior ascendió:

Sh.24.18 Y Mosheh se acercó a la nube....

La unión de la "realidad superior", la Iod de arriba, con la "realidad Inferior", la Iod de abajo, por intermedio de la conexión de la waw que es la Toráh, es el secreto último de la Toráh.

Por eso está escrito en los Códigos Reales:

Iokj.14.6 Iahshua le dijo: Yo soy el camino, y la verdad, y la vida; nadie viene al Padre, sino por mí.

La conexión entre IAUE y Su Pueblo es el Verbo Iahshua HaMashíakj.

# A través de la Alef podemos ver además, el gobierno que existe entre los Shamayim y la Aretz:

Cuando IAUE el Bendito Sea dice que el Shamayim es Su Trono y la Aretz el estrado de Sus Pies, podemos entender que en la Alef está el Misterio de Su presencia; por tanto el misterio de Su Nombre revelado:

Si tenemos que el Nombre de IAUE HaQadosh Barukj Hu es hall; en su valor numérico es:

$$26 \leftarrow h = 5 + W = 6 + h = 5 + V = 10$$

El mismo valor de la Alef en sus letras componentes:

$$26 \leftarrow \sqrt{10} = 10 + \sqrt{10} = 10$$

Por tanto ahora, podemos concluir que en la Alef está el misterio de Su Gobierno y en Su Nombre revelado el misterio de toda la Creación.

El nombre de la letra Alef se escribe con las letras  $\frac{1}{2}$  d cuyo valor es:

$$831 \leftarrow 1 = 800 + | = 30 + 2 = 1$$

La letra hebrea  $\ \ \,$  cuyo nombre es  $\ \ \, ^1\ | \ \ \,$  "Alef" no es más que  $\ \ \, ^1\ \ \, | \ \ \,$  donde que:

l a es la contracción del Nombre ∐yhil alle Elohim" "Todopoderoso".

La letra  $^1$  cuyo nombre en hebreo es  $\ensuremath{\mathsf{hP}}$  "peh", que significa "boca".

Dándonos a entender que Alef es el Elohim que se expresa por Su boca; es decir, Elohim es la manifestación del Verbo de IAUE.

Cuando IAUE le dijo a Mosheh que él sería Su Elohim; esto, fue cuando él tenía 80 años:

sh.4.12Y ahora ve, y yo estaré con tu hp "boca", y te enseñaré lo que hayas de hablar. <sup>15</sup>Y hablarás a él, y pondrás † a las palabras en su hp "boca", y yo estaré con tu hp "boca" y con su hp "boca", y os enseñaré lo que hayáis de hacer. <sup>16</sup>Y hablará él por ti al pueblo; y será él será a ti para hp "boca", y tú serás para él para | a "Elohim".

Encontramos en este texto:

hP → boca. | a → Elohim. †a → Verbo.

Además de Mosheh a los 80 años  $\rightarrow \beta = 80$ . Letra cuyo nombre se escribe  $\beta = 10$ .

Entonces la Alef es → IAUE Elohim manifestando al Verbo Alef Taw. A través de Su Nombre.